PRACE NAUKOWE Wyzszej Szkoty Pedagogicznej w Czgstochowie
SERIA: Zeszyty Historyczne 1996 z. 111

Katarzyna CHMIELEWSKA

Maski rzymskiej J unonyl

Kwestia bogini Junony jest cz¢sto pomijana w mitologiach rzymskich, a je-
§li juz gdzie§ si¢ pojawi, to gtéwna informacja jest jej tozsamo$¢ z grecka Hera.
Np. w Mitologii starozytnej Italii autorstwa Aleksandra Krawczuka? Iuno WSpo-
mniana jest tylko jeden raz jako bostwo poszczegblnych kobiet. Ubogie sa réw-
niez definicje stownikowe. Jako przyktad mozna poda¢ definicj¢, ktéra znajdu-
jemy u Artura Cotterella3: Junona — krélowa nieba i Zona Jowisza, poczatki jej
kultu nie sq jasne, lecz wydaje sie, Ze byta italskq boginiq-matkq, czuwa nad
ptodnosciq, opiekuje sie matzeristwem; poSwiecony jej miesiqc lunius (czerwiec)
to pora najlepsza dla zawierania maftzeristw. UtoZsamiana z greckq Herq. Wig-
kszo§¢ definicji zawiera podobny zakres wiadomoS$ci. Mozna z tego wywnio-
skowad, iz byla boginia synkretyczna, suma wptyw6éw rzymskich, greckich,
etruskich i orientalnych. Je§li chcemy dowiedzie€ si¢, kim byla na poczatku, to
musimy zdzieraé z niej kolejne maski-naleciato$ci, az ukaze si¢ pierwotny obraz
bogini.

Odtworzenie wczesnej religii rzymskiej z okresu przed jej etruskeizacja jest
zadaniem bardzo trudnym, a jednocze$nie fascynujacym. Trudno$ci te wynikaja
z charakteru Zrédet, kt6rych wigkszo$§¢ pochodzi z epoki schytku republiki i po-
czatkéw pryncypatu. Pierwotne cechy starej religii rzymskiej sa mgliste i nie-
jasne. Do rdzennie rzymskich bstw mozemy zaliczy¢ tylko niekt6re z szero-
kiego wachlarza bogéw i bogifi przekazanego nam przez pisarzy antycznych.
Dalsze ksztattowanie si¢ panteonu béstw i kultéw odbywato si¢ w zmieniaja-

! Jest to fragment pracy magisterskiej powstatej na seminarium u prof. dr hab. LR. Danki na Wydziale
Filologicznym Uniwersytetu L.6dzkiego. Natomiast tytul obecny jest aluzja do dzieta Josepha Campbella
— Maski boga. Czytelnik polski z pogladami Campbella zapozna¢ si¢ moze w nastgpujacych pracach:
Potgga mitu, Krakow 1994; Kwestia bogéw, Warszawa 1994.

2 A. Krawczuk, Mitologia starozytne) Italii, Warszawa 1982.

3 A. Cotterell, Stownik mitéw §wiata, L6dz 1993, s. 240.



6 Katarzyna CHMIELEWSKA

cych si¢ stosunkach politycznych kolejno pod wptywami etruskimi, hellefiskimi
i orientalnymi.

Warto zacza¢ od rzymskiego kultu Junony i jej identyfikacji z rdzennymi
béstwami zamieszkujacymi rézne prowincje Imperium Rzymskiego. Na celtyc-
ko-germarskim obszarze imperium Junona wystepuje nie tylko w tréjcy Jowisz-
-Junona-Minerwa, czg$ciej pojawia si¢ w parze Iuppiter-Iuno. Junona czgsto
wystepuje tez na wizerunkach kamiennych w potaczeniu z innymi béstwami.
Najczesciej sa one ustawione w porzadku: Merkury, Herkules Minerwa*. Juno-
n¢ przedstawiana z btyskawica prébowano identyfikowaé z germariska boginia
wiosny, Freja — lecz jest to bardzo wymuszone zestawienie. Na obszarze p6t-
nocno-wschodniej Italii pojawiaja si¢ Iunones celtyckie, lecz nie jako zZeriski
odpowiednik meskiego Geniusza, tylko jako identyfikacja z Matronae Suleviae
i innymi miejscowymi Bogamis. Matronae Suleviae lub po prostu Suleviae to
w mitologii celtyckiej boginie patronujace kobietom.

Na rozwdj postaci Junony w wiekach péZniejszych miata tez wptyw, cho¢
w niewielkim stopniu orientalizacja religii rzymskiej. Wzmozony naptyw kul-
téw wschodnich zaznaczyt si¢ najpetniej w okresie cesarstwa, cho€ i nieco
wcze$niej mozna byto zauwazy( tego przejawy. Stare wierzenia rzymskie ule-
gaty przeksztatceniu pod wptywem kultéw wschodnich i w wyniku wzajemnego
przenikania elementéw religii oficjalnej i ludéw zamieszkujacych prowincje.
Gdy Jowisz za cesarstwa przyjmowat w siebie obcych, orientalnych bogéw z lub
bez ich tubylczych imion, Iuno byta stosunkowo rzadko identyfikowana z ob-
cymi boginiami.

Tanit, gtéwne bOstwo Kartaginy, nazywana cz¢sto w afrykanskich epigra-
fach Caelestis lub dea Caelestis byla juz do§¢ wcze$nie zestawiana z Junona®.
Juz w okresie II wojny punickiej szczeg6lna gorliwo§€ Rzymian wobec Junony
daje si¢ wyttumaczy¢ obawa, ze moze rzymska bogini jest wcieleniem punickiej
Tanit i moze zechcie¢ sprzyja¢ zwyciestwu Kartagificzyk6éw’. Iuno otrzymata
wtedy przydomek Caelestis. Catkowita identyfikacja Junony z boginia Tanit-
-Caelestis nastapita dopiero w okresie cesarstwa, a zwlaszcza w epoce Seweréw,
kiedy to zatriumfowata w petni idea synkretyzmu. Iuno Caelestis wystgpuje
zwykle jako matzonka militarnej odmiany Jowisza, Jowisza Dolichema. Zgod-
nie ze stoickim nurtem wyst¢pujacym w religii Rzymu ttumaczono posta¢ bogini
Iuno Caelestis jako béstwo powietrza. Miata ona zsyla¢ z nieba deszcz dajacy
btogostawienistwo i zycie wszystkim ludziom i zwierzetom?.

4 A Pauly, G. Wissowa, Paulys Realencyclopadie der Classischen Altertumswissenschaft, Stuttgart 1901,
Bd. II, s. 1249.

5 ibidem, Bd. 1, 5. 1249.

® ibidem, Bd. II, 5. 1249.

M. Jaczynowska, Religie §wiata rzymskiego, Warszawa 1987, s. 164.
& A Pauly, G. Wissowa, Paulys Realecyclopadie ..., Bd. II, s. 1249.



Maski rzymskiej Junony 7

Wcze$niejsza od orientalizacji religii rzymskiej byta jej hellenizacja.
W okresie wielkich podbojéw Rzym zetknat si¢ bezpoSrednio z kulturg grecka
i w znacznej mierze ulegt jej wptywom. Hellenizacja Rzymu wyrazata si¢ za-
réwno w formach zewnetrznych — mam tu na myS§li duzy naptyw dziet sztuki
greckiej na teren Imperium Rzymskiego — jak i w przenikaniu wptywOw nauki,
filozofii, religii oraz wzoréw w zakresie sposob6w my§lenia i obyczajéw. Wpty-
wy greckie najwcze$niej zaznaczyly si¢ w religii rzymskiej. Pierwszych sym-
ptoméw tego zjawiska mozna dopatrzy¢ si¢ juz na przetomie V i IV wie-
ku p.n.e.g. W III w. p.n.e. po bezpo§rednim zetknigciu si¢ Rzymian z miastami
Wielkiej Grecji, a zwtaszcza po ich wcieleniu do federacji italskiej proces hel-
lenizacji religii rzymskiej staje si¢ bardziej intensywny. W tym czasie nast¢puje
oficjalne uznanie dwunastu bogéw olimpijskich, z ktérymi utozsamiano béstwa
rzymskie. W miar¢ uptywu czasu ten proces zaczat si¢ nasila¢ i od II wojny
punickiej obejmowat swym wptywem coraz szersze kr¢gi. W stosunku do religii
rzymskiej catkowicie sprawdzito si¢ stawne powiedzenie Horacegolo: Graecia
capta ferum victorem cepit.

Znajac surowo$€ i prostotg rzymskich obrz¢déw nie mozna si¢ dziwi€ temu,
ze Rzymianie tak chetnie i gorliwie przyswajali sobie greckie kulty. Szczeg6lnie
podbity ich serca mity zwigzane z bogami i herosami. Zafascynowani Rzymia-
nie zaczg¢li identyfikowac swoich bogéw z ich greckimi odpowiednikami i ta-
czy€ ich w pary oraz tworzy¢ ich genealogie. W ten oto spos6b rzymska Junona
owzymata funkcje i zadania Hery: tak jak Hera byta matzonka Zeusa tak i Junona
stala si¢ matzonka Jowisza. W okresie pelnej hellenizaciji religii rzymskiej na-
stapilo petne utozsamienie par lIuppiter — Iuno z Dzeus — Hera a takze Iuno
Regina z Kapitolu zestawiono na réwni z Hera Basileia.

Zestawienie Junony z Jowiszem mozna wywodzi€ juz z etruskiej tréjcy Jo-
wisz-Junona-Minerwa mieszkajacej na Kapitolu od 509 r. p.n.e. P6Zniej zaczg-
to tytutowa¢ Junong¢ imieniem matzonki Jowisza. Ten tytut dotyczyt szczeg6lnie
Junony Reginy z Tréjcy Kapitoliniskiej. Warto wspomnie¢, ze u Etrusk6w, od
ktérych wywodzi si¢ ta tr6jca zwiazek Junony z Jowiszem byl zapozyczeniem
greckim!!. Mozna by wigc traktowaé to jako pierwszy, udokumentowany cho¢
bezspornie poSredni przejaw hellenizacji religii rzymskiej. W miar¢ zwigksza-
nia si¢ wpltywOw greckich na ziemiach italskich zwiazek Junony z Jowiszem
w charakterze jej matzonka stawat si¢ coraz wyraZniejszy. Rzymianie zacze¢li
czci€ Jowisza jako kr6la bogéw i ludzi i tak samo zaczgli traktowa¢ jego mat-
zonke Junong. Iuno Regina byta opiekunka i lr6lowa catego ludu rzymskiego
oraz najwyzsza wiadczynia podlegtych jej bogéw. W panteonie dwunastu bo-

O M. Jaczynowska, Historia starozytnego Rzymu, Warszawa 1987, s. 124.
!0 Q. Horati Flacci Carmina, epist. II 1, 156.
A Pauly, G. Wissowa, Paulys Realencyclopidie .. Bd. X, s. 1119.



8 Katarzyna CHMIELEWSKA

g6éw, utworzonym na wzdr greckiego, Iuno jako kr6lowa bogéw i ludzi zajmuje
pierwsze miejsce.

Potaczenie Junony z Jowiszem przejawia si¢ réwniez w podobieristwie
obrzedow kultowych. Junonie sktadano w uroczystej ofierze biate jatowki
a Jowiszowi biate byki!2. Flamen Dialis byt najwyzszym kaptanem Jowisza,
a jego zona, flamina Dialis petnita stuzb¢ kaptanska u Junony13. Tryb zycia
kaptanki Junony normowaty przepisy podobne do tych, ktére odnosity si¢ do
jej matzonka. Ich dom byt azylem — je§li zbrodniarzowi udato si¢ wej$¢ do
tego domu musiano go pu$ci¢ wolno. Wstepowaé w zwiazki matzenskie mogli
tylko raz i gdy jedno z nich zmarto, drugie sktadato swéj urzad. Te i inne
surowe zasady okreS§laty przywileje i obowiazki kaptanki Junony i jej meza,
kaptana Jowisza.

Bogini, pod wptywem greckiej religii otrzymata wiele zadan i zwigzanych
z nimi przydomko6w, ktére do tej pory byty domena Hery. Przede wszystkim
przejeta ona od Hery przydomek krélowa (Yac. regina, gr. basileia) i wynikajace
z niego konsekwencje. Ta Junona czczona byla jako patronka catego Imperium
i byla przywotywana w modlitwach nie tylko przez kobiety lecz takze przez
mezczyzn. Jej sktadali ofiary w imieniu catego parnistwa wysocy urzednicy, jej
fundowali §wiatynie zwycigscy wodzowie. W miar¢ uptywu czasu z kultéw bo-
gini Junony jako opiekunki panstwa ten kult byt najwazniejszy i miat najwigce;j
wyznawcow.

Badajac posta¢ greckiej Hery znajdujemy przydomki §wiadczace o jej
opiece nad matzenstwem i panna mtoda. Rzymska Junona, tak jak i grecka
Hera strzeze §wigto$ci matzeristwa. W Rzymie nazywa si¢ wtedy Iuno Iuga,
co kojarzy si¢ z takimi przydomkami Hery jak Gamelia i Dzygia!®. Obie tu
wymienione boginie stoja na strazy wierno§ci matzefiskiej i obie nie toleruja
zadnej zdrady. W Rzymie Junona opiekowata si¢ panna mtoda. W Grecji Hera
petnita taka sama funkcj¢. To jej wia$nie grecka panna mtoda sktada jako wota
zatl)zslwki i wytworniejsze ozdoby, a po §lubie nieraz swéj welon lub str6j Slub-
ny" .

W obu krajach te dwie boginie s przede wszystkim pawonkami kobiet,
i tych mtodych, jeszcze prawie dzieci, i tych juz dostojnych i petniacych role
zon i matek. Obie boginie stanowia prawz6r dobrej matzonki, starannej i pilnej
pani domu oraz bogobojnej matrony. Co do og6lnej opieki nad kobietami jasne
jest, ze ta rola Junony nie jest zapozyczeniem greckim, lecz wywodzi si¢ z pier-
wotnej jej funkcji, jaka petnita bedac boginia kobiecej ptodnoS$ci. Natomiast co

NG Wissowa, Religion und Kultus der Romer, Miinchen 1912, s. 114.
'3 7. Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Grekéw i Rzymian, Warszawa 1955, s. 384.

oL Trencsenyi-Waldapfel, Mitologia, Warszawa 1967, s. 130.

15 R, Gansiniec, Religia grecka w: Zarys dziejow religii pod red. J. Kellera, Warszawa 1962, s. 548-549.



Maski rzymskiej Junony 9

do innych, bardziej szczeg6lowych zadaf Junony mozna zatozy¢, ze przynaj-
mniej czg$¢ z nich przejela, a juz na pewno umocnita ich znaczenie i rozszerzyla
zasigg wzorujac si¢ na greckiej Herze.

Hellenizacj¢ religii rzymskiej wida¢ réwniez w sposobie §wigtowania
i obrzadkach religijnych. Nast¢puje zmiana rzymskich obrz¢gdéw w stosunku
do bostw starych, obok rdzennej obrzgdowoS$ci ustala si¢, im pdZniej, tym
bardziej grecki obyczaj. Rytuat rzymski odznaczat si¢, wedlug §wiadectwa
samych Rzymian, po pierwsze prostota a po drugie §cistoscia!®. Rytuat grecki
jest o wiele bardziej swobodny i urozmaicony. Wzajemne zazg¢bianie si¢
dwé6ch obrzadkéw religijnych wida¢ wyraZnie na przykladzie procesji prze-
btagalnej z 207 r. p.n.e. ku czci Junony Krélowej. Jest to przykiad tzw. sup-
plicationes — pochodéw btagalnych do §wiatyn, wprowadzonych do nabo-
zefistwa rzymskiego przez ksiegi sybilifiskie!”. Supplicationes urzadzano
w celu uproszenia bogéw o odwrécenie grozacego niebezpieczenstwa lub
z okazji szczeg6lnie pomyS$lnego wydarzenia. W trakcie trwania II wojny pu-
nickiej Rzymianie obawiajac si¢, ze bogowie odwr6cili si¢ od nich i sadzac,
ze dlatego ponosza takie kleski sktadali wiele ofiar i dar6w. W 207 r. p.n.e.
urzadzono procesj¢ 27 dziewic na cze§¢ Junony Krélowej ze §wiatyni na
Awentynie. Procesja ta, jakby zywcem wyjeta z greckiego obrz¢du byla pota-
czona z ofiarowaniem bogini dwéch biatych kréw, a gtéwna jej cz¢$cia byto
odSpiewanie na forum przez te dziewice utlozonej w tym celu pie$ni, wyrazne
na$ladowanie greckich ,,partenejow”. Autorem tej pie$ni byt Grek z pocho-
dzenia, jeden z pierwszych twércéw literatury rzymskiej, Liviusz Androni-
kus. Opis tego §wigta, szczeg6ty rytuatu i okolicznoS$ci w jakich zostato od-
prawione znajdujemy w dziele Ab Urbe condita Tytusa Liwiusza.!8

O funkcjachi roli bogéw antycznych dowiadujemy si¢ najpetniej z przydo-
mk6éw nadawanych im przez czczace ich ludy. Rzymska bogini Junona jest tego
Swietnym przykladem. Jej zadania sa bardzo liczne i do$¢ zr6znicowane. Mozna
je podzieli¢ na dwie zasadnicze grupy. Pierwsza grupa obejmuje funkcje rodzin-
ne — Junona byta boginia poczatk6w zycia i opiekunka kobiet, o ktére trosz-
czyla si¢ juz od chwili ich narodzin, przez caty okres dojrzewania i zamazpéj-
§cia, a takze w calym ich p6Zniejszym zyciu, ktére wiodly jako zony i matki.
Do drugiej grupy mozna zaliczy¢ te zadania Junony, w my$l kt6rych byta ona
opiekunka i strazniczka calego parstwa i narodu rzymskiego.

Potaczenie tych dwdéch tak pozornie r6znych funkcji Junony wynika z zato-
Zenia, ze zostala ona przywotana jako bogini kobiet dla pomnozenia ludnoS$ci
i zarazem ochrony parstwa przed wyludnieniem.

16 T, Zielinski, Religia rzeczypospolitej rzymskiej, Warszawa 1933, s. 299.
17 ibidem, s. 299.
'® Titi Livi ab urbe condita libri, XX VII 37, 7-15.



10 Katarzyna CHMIELEWSKA

Iuno jako opiekunka kobiet

Wazne miejsce w pierwszej grupie rol, jakie petnila ta rzymska bogini zaj-
muje Iuno Lucina — patronka narodzin. Jej imi¢ juz w starozytno$ci wiazano
etymologicznie z rzeczownikiem Jlux i czasownikiem lucere'®. Rzadziej wiaza-
no Lucing z rzeczownikiem lucus - powiazanie to pochodzi od po§wigconego
Junonie Lucinie starego gaju na wzgérzu Cispus przy Esquilinie. W p6Zniej-
szych czasach zostala tam zatoZzona §wiatynia, wedtug Pliniusza zbudowana
w 374 1. p.n.e.20.

Junona Lucina opiekowata si¢ kobietami w czasie ciazy, porodu i potogu
oraz pomagata im szczg¢§liwie urodzi¢ dziecko. Potwierdzenie tego mamy m.in.
u Katullusa:

Catull.34,13: Tu Lucinam dolentibus Iuno dicta puerperis

Uczestniczac w ofiarach jej sktadanych nalezato mie¢ rozwiazane wszystkie
wezly, poniewaz istnienie cho€by jednego supta, peka czy wezta na ciele ucze-
stnika moglo przeszkodzi¢ w pomy$§lnym rozwiazaniu kobiety, na rzecz ktérej
odprawiano ofiary. Trzeba tez byto mie¢ rozpuszczone wlosyzl.

Po porodzie wystawiano tej wia$nie bogini przez tydzien st6t na ofiary skia-
dajace si¢ tylko z jedzenia i sktadano datki do §wiatynnego skarbca®?. Ku jei
czci obchodzone byto 1 marca (byt to dziefi po§wigcenia §wiatyni Junony Luciny
na Esquilinie) §wigto Matronalia. Wyja$niano rozmaicie datg¢ tego §wigta: badz
uwazano ja za dziefiurodzin boga Marsa, syna Junony, badZ za rocznic¢ pokoju
zawartego pomigdzy Rzymianami a Sabinami. Ta ostatnia okazja przypomina-
taby wigc rol¢ odegrana przez Sabinki, ktére rzucity si¢ pomigdzy zwa$nionych
ojcéw i nowych m¢zéw przywracajac zgod¢ migdzy dwoma plemionami 23 Ma-
tronalia (nazwa wywodzi si¢ od tac. mater) byty §wigtem zameznych kobiet —
matron. W tym dniu oboje matzonkowie modlili si¢ i sktadali ofiary za szczg$cie
swego pozycia matzeriskiego. Kobiety-matki dzigkowaty bogini za szczgSliwy
pordd i odbieraty podarunki i Zyczenia. UroczystoSci te miaty charakter Swigta
rodzinnego.

19 Zaswiadczone to mamy w Zrédiach historycznych:
Mart.Cap. II 149: te Lucinam quod lucem nascentibus tribuas ac Lucetiam convenit nuncupare.

ey Pliniusz, Historia naturalna, XVI, 235:Romae vero lotos in Lucinae area, anno qui fuit sine magistratibus
CCCXXIV urbis aede condita; incertum ipsa quanto vetustior; esse quidem vetustiorem non est dubium,
cum ab eo luco Lucina nominetur.

2l Fakt ten i stowa modlitwy skierowanej do Junony Luciny mozna odnalezé w pigknych strofach Owidiusza
— Ovid Fast. III 253-258.

2 p, Pauly, G. Wissowa, Der kleine Pauly. Lexicon der Antike, Stuttgart 1970, Bd II, s. 1564.
2 P, Grimal, Stownik mitologii greckiej i rzymskiej, Warszawa 1987, s. 170-171.



Maski rzymskiej Junony 11

Junona istniata w Rzymie takze jako protektorka legalnych zwiazk6w, ma-
trimonium iustum, jak to okre§lali rzymscy jury$ci. Wzywana byta wtedy pod
imieniem Iuga (Potaczycielka). Godne uwagi wydaje sig, ze opieki oczekiwano
nie od boga lecz od bogini. Stato si¢ to moze wskutek uznania, ze w matzernstwie
naczelna rola przypada silniej angazujacej si¢ kobiecie, od ktérej zalezy sukces
tego zwiazku lub jego niepowodzenie. Przewaga kobiet przebija nawet w samej
nazwie matzenstwa (matrimonium), ktérego etymologi¢ tatwo mozemy wypro-
wadzi€ od tac. mater — matka (w Rzymie tytul matki nadawano kobiecie za-
meznej jeszcze przed urodzeniem dziecka). W tym miejscu wspomnie¢ mozna
o dwu pozornie odlegtych tematycznie dzietach: O pochodzeniu rodziny, wias-
no$ci prywatnej i pafistwa autorstwa Fryderyka Engelsa oraz Das Mutterrecht
pidra Johanna Jakoba Bachofena, XIX wiecznego prawnika i socjologa, ktéry
wprowadzit teori¢ matriarchatu, twierdzac, iz poprzedzat patriarchat.

W czasie §lubu, gdy przyszli matzonkowie sktadali sobie wzajemne przy-
rzeczenia, proszono béstwa o btogostawienstwo wzywajac pigcioro z nich. Byli
to: Jowisz, Junona, Wenus, Fides i Diana?*.

Iuno Iuga brata w opiek¢ panng¢ mtoda od chwili §lubu i czuwata nad nig
przez caty czas trwania zwiazku matzeriskiego. Bogini ta jako opiekunka zycia
matzeniskiego byla tez surowa strazniczka norm tego zycia, nie znoszac sto-
sunk6éw pitciowych poza tymi normami. Je§li natoznica czy tez konkubina (tac.
praelex), a wigc kobieta wyjgta spod opieki tej bogini dotkn¢ta jej ottarza
musiata ztozy¢ Junonie w ofierze jagni¢ pici Zer'lskiej2 .

Na sarkofagach z rzymskimi obrazami przedstawiajacymi §lub i wesele Ju-
nona umieszczana jest zawsze wréd nowozefncéw przy uscisku dioni?6. Te sa-
ma funkcj¢ bogini spotykamy u Wergiliusza, ktéry taczy! jej imi¢ z tacifiskim
wyrazem pronuba oznaczajacym druhng.

Verg.Aen.IV 166:  pronuba Iuno

Dwa wymienione tu przydomki bogini i wynikajace z nich funkcje nie wy-
czerpuja wcale szerokiego zakresu opieki, jaka Junona otaczata rzymskie ko-
biety. Byta wig¢c ona patronka panien jako Iuno Virginalis i matron jako Iuno
Matronalis?’. Czczona byla takze pod innymi przydomkami. Od opasywania si¢
przez pann¢ mtoda zostata nazwana Cinxia; od namaszczania progu domu na-
zywala si¢ Unxia.

2 p. Grimal, Mito$¢ w Rzymie, Warszawa 1990, s. 62.
25 Auli Gellii Noctium Atticarum libri XV, 1V 3,3.
LN Pauly, G. Wissowa, Paulys Realencyclopidie ... Bd. X, s. 1118.

21 0. Jurewicz, L. Winniczuk, Starozytni Grecy i Rzymianie w zyciu prywatnym i paistwowym, Warszawa
1968, s. 188.



12 Katarzyna CHMIELEWSKA

Arnob.III 25: unctionibus ... superest Unxia, cingulorum Cinxia replicatio-
ni

Pojawia si¢ tez jako Iuno Iterduca i Domiduca:

Mart.Cap.Il 149: Iterducam et Domiducam, Unxiam, Cinxiam mortales puel-
lae debent in nuptias convocare, ut earum et itinera protegas
et optatas domos ducas.

Jako opiekunka miesiaczki (fluones menstrui) otrzymata imi¢ Fluonia:
Mart.Cap.Il 149: - nam Fluoniam ... mihi poscere non necesse est.

Jeszcze jeden nie wyja$niony dla nas przydomek Junony spotykamy u Mar-
tiana Capelli:

Mart. Cap.Il 149: Opigenam te, quas [vel] in partus discrimine [vel in bello]
protexeris, preabuntur.

Imi¢ Opigena mozna by ttumaczy¢ jako ta, ktéra przynosi pomoc czy tez
sit¢ lub majatek (opem gignit).

Znany byt jeszcze kult bogini Iuno Sororia, ktéra opiekowata si¢ dojrzewa-
niem dziewczat (od tac. czasownika sororiare — pierwsze nabrzmiewanie pier-
si)zg. W tym kulcie napotykamy na zwiazek Junony z Janusem — bogiem poczat-
ku. Réwnocze$nie ze zbudowaniem ottarza dla Junony wzniesiono ottarz dla Ja-
nusa Curatiusa, ktéry byl zwiazany z inicjacja chtopc6w dorastajacych do roli
wojownik6w. Byt to kult réwnolegty do kultu Junony Sororii. Bigdna etymologi¢
i wzwiazku z tym i zadania tej bogini wysuwa Dionizjusz z Halikarnasu® , ktéry
wywodzit jej imi¢ od tac. rzeczownika soror — siostra i wiaze to z mitem o Ho-
racjuszach i Kuracjuszach. Twierdzi on, ze ottarz Junony z tym przydomkiem
wzniesiono po zamordowaniu przez Horacjusza wiasnej siostry, kt6ra zastat na
optakiwaniu $mierci jednego z Kuracjusz6w — jej narzeczonego. Horacjusz uz-
nat to za zdradg, zabit siostr¢ i aby odpokutowac swoje winy zbudowat, jak chce
tego Dionizjusz, ottarz bogini Iuno Sororia, jako tej troszczacej si¢ o siostry.

Na tych juz wymienionych zadaniach nie koficzg si¢ jeszcze funkcje Junony
jako opiekunki kobiet. Nalezy wspomnie€ 0 kobiecym odpowiedniku geniusza

28 M. Grant, Mity rzymskie, Warszawa 1979, s. 174-175.

¢ Dionizjusz z Halikarnasu, Antiquitatum Romanorum III 22, 7. To zdanie popiera tez Grimal. Por. P. Gri-
mal, Stownik mitologii ..., s. 171.



Maski rzymskiej Junony 13

— meskiego pierwiastka duchowego przyznawanego ojcu rodziny. Rzeczownik
genius ma silny zwiazek etymologiczny z czasownikiem gignere — ptodzi¢. Ten
wila$nie zwiazek sprzeciwiat si¢ przypisaniu takiego geniusza kobiecie?. Nie
mozna bylo jednak pozbawia¢ mater familias ducha opiekuriczego. Dano jej
wigc junong, ktéra w tym przypadku odzwierciedla jej indywidualna duszg i jest
odr¢gbna od Junony czczonej w posagu na Kapitolu. Rzymianie przysi¢gali na
swego geniusza, Rzymianki za§ na swoja junone3l. Uzywaly wtedy zawotania
eiuno — na Junng32,

To, Zze Junona petnita taka funkcj¢ zostato dostatecznie mocno zaznaczone
w inskrypcjach i tekstach autor6w rzymskich. Zacytowa¢ mozna tu choc¢by Se-

neke:
Senec. epist.110,1:  Singulis enim et Genium et Iunonem dederunt

Nawet bogowie otrzymali swoich geniusz6w a boginie junony. Problematy-
czne wydaje si¢ tu tylko umiejscowienie tego zjawiska w czasie. T. Zielifiski33
dowodzi, Zze ten duchowy pierwiastek zostat przyznany kobiecie dopiero w wy-
niku hellenizacji religii rzymskiej. Szukano greckiego odpowiednika dla kobie-
ty, greckiemu Heros odpowiada w rodzaju zefiskim Hera, a Herze greckiej
w zhellenizowane;j religii rzymskiej Junona. Idac za Zielifiskim ten poglad wy-
znaje tez M. Jaczynowska34. G. Wissowa>> natomiast i K. Latte36 sprowadzaja
10 zjawisko do najstarszych czas6w. Motywuja to tym, ze wprawdzie w litera-
turze istnienie Junony w tej funkcji zostato wykazane dopiero u Tibullusa, ale
juz Fratres Arvales sktadaja ofiary nie tylko bogini Dea Dia, lecz i Iuno Deae
Diae — Junonie Dobrej Bogini.37 Przeciwko temu, Ze wyobrazenie 0 Junonie
kazdej kobiety pochodzi dopiero z p6Zniejszych czaséw przemawia utozsamie-
nie Junony z Hera, ktére dokonato si¢ w Rzymie po okresie hellenizacji. Wia-
domo przeciez, ze grecka Hera w zadnej ze swych funkcji nie byta duchowym
pierwiastkiem opiekuiczym. I juz samo to przeczy teorii przedstawiania tej roli
rzymskiej Junony jako wptywu religii greckiej. Bardzo prawdopodobne wydaje
si¢ bowiem, ze, jezeli ta teoria bytaby stuszna, zaS§wiadczenie takiej lub podo-

O T. Zieliaski, Religia rzeczypospolitej rzymskiej, Warszawa 1933, s. 351-352.
A. Pauly, G. Wissowa. Paulys Realencyclopidie ... Bd. X, s. 1118.

1 F. Calonghi, Dizionario Latino-Italiano, Torino 1972.

T. Zieliaski, op. cit., s. 325.

M. Jaczynowska, Religie $wiata rzymskiego, Warszawa 1987, s. 23-24.

A. Pauly, G. Wissowa, Paulys Realencyclopadie ... Bd. X, s. 1118.

36 K. Latte, Romische Religionsgeschichte, Miinchen 1960, s. 104—106.

£l Informacje o fratres arvales mozna znalez¢ w: E. Hoffmann, Die Arvalbriider, Breslau 1858. Acta fratrum

arvalium wyd. przez Henzena w Berlinie 1874. Oldenberg, De sacris fratrum arvalium, Berlin 1875. Ma
chini, Atti e monumenti de fratelli Arveli, Roma 1795.



14 Katarzyna CHMIELEWSK A

bnej funkcji Hery musiatoby si¢ zachowa¢ przynajmniej w jednym z posiada-
nych przez nas Zrédet historycznych. Trudno zgodzi€ si¢ rOwniez z uznaniem
rdzennie rzymskiego geniusza za odpowiednika greckiego herosa, jak chce tego
Zielifiski.

Rzymianie najpierw wymys§lili sobie boski pierwiastek przenikajacy caty
znany im §wiat zjawisk, a potem taka nadprzyrodzona sit¢ umiescili tez w duszy
cztowieka. Wyrazili ja w boskich wtadzach Genius i Iuno: z jednej strony pto-
dzaca sita m¢zczyzny i z drugiej strony zdolno$¢ kobiety do zaj$cia w ciaze
i urodzenia dziecka. Trudno jest nam teraz oceni€, czy dla ludzi z tamtych cza-
s6éw pierwsza byta Junona jako odrgbna bogini opiekujaca si¢ kobietami, czy
Iuno jako boski element bedacy integralna czg¢$cia samej kobiety. Mozemy za-
tozy¢, ze obie te funkcje bogini s bardzo stare.

Na pograniczu dwdéch zasadniczych funkcji Junony wystepujacej w Rzymie
zar6wno jako strazniczka panistwa i opiekunka kobiet mozna umie$ci¢ bogini¢
Iuno z przydomkiem Caprotina. Nic pewnego nie wiadomo o pochodzeniu ob-
chodzonego 7 lipca w Rzymie i Lacjum §wigta Nonae Caprotinae. O tym méwi
si¢ tylko w aitiologicznych lagendach, a te bardzo si¢ od siebie r6znia. Z pew-
no$cia Junona petnita tu rol¢ bogini kobiecej ptodnos$ci. Pod dzikim drzewem
figowym (caprificus) sktadano ofiary i odprawiano §wiateczne uczty tak samo
jak bylo to czynione w czasie Luperkaliéw. W §wigcie braty udzial kobiety
wolne i ich stuzace. W czasie obchodéw §wiatecznych odbywaty si¢ symulowa-
ne walki, a stuzace przywdziewaty stroje swoich pan, w czym mozna by si¢
dopatrywac pozostato$ci dawnej magii zwiazanej z laktacja3 8, Miato to stuzy¢
pobudzeniu laktacji, jak i ochronie matek przed zwigzanymi z nig niebezpie-
czefistwami. Zagrozenia te starano si¢ odzegnac¢ podstawiajac na miejsce matron
kobiety ,,mniej warto$§ciowe” — niewolnice.

Figa byla dla Rzymian odbiciem kobiecych narzadéw ptciowych39. Nazwa
caprificus jak i §wigta Nonae Caprotinae oraz wywodzace si¢ z tego imi¢ bogini
Iuno Caprotina wskazywac¢ moze tez na kozg (tac. capra), ktéra jest szczegblnie
w italskim kulcie po§wigcona Junonie i odnosi si¢ do ptodnos$ci kobiet.

Plin.nat.h. XX VIII 225: caprino cornu suffiri vulva utilissium putant

Amiculum Iunonis nazywata si¢ w Rzymie skora §ciagnigta z kozy, rzemie-
niami z takiej kozy Luperkowie w czasie Luperkalii bili kobiety, aby zapewni¢
im ptodno$¢. Ta bogini jest opiekunka kobiecej ptodnoS$ci i w wyniku tego dbata
tez o rozwdj spoteczenstwa i jego site.

38 p, Grimal, Mito$é¢ w Rzymie, Warszawa 1990, s. 44-45.
¥ A Pauly, G. Wissowa, Paulys Realencyclopidie ... Bd. X, s. 1117.



Maski rzymskiej Junony 15

Junona — boska strazniczka panstwa i narodu rzymskiego

W§r6d zadan Junony jako strazniczki pafistwa i narodu na czele wybija si¢
posta¢ Junony Monety (Junona Doradczyni). Imi¢ Moneta wywodzi si¢ od tac.
czasownika monere (radzi¢, upominac). Na czym miata polega¢ ta rada Zrédta
antyczne nie méwia ani stowa. Kult ten wydaje si¢ by¢ rdzennie rzymskiego
pochodzenia — zadna z bogin, ktére w kulturze greckiej czy orientalnej mozna
by utozsamia¢ z rzymska Junona nie petnita takich funkcji. Jej §wiatyni¢ wznie-
siono na péinocno-wschodniej czgSci Kapitolu w 334 r. p.n.e. wg §lubowania
Lucjusza Furiusza Kamiliusza*®. Dniem zalozenia §wiatyni byt 1 czerwca.

Przy Swiatyni byty karmione na koszt panistwa §wigte gesi, dedykowane Ju-
nonie Monecie. Bylo nawet na Kapitolu specjalne miejsce (auguraculum),
w ktérym trzymano te wla$nie gesi‘“. JeS§li wierzy€ legendzie to wia$nie przod-
kowie tych gesi swoim walecznym geganiem uratowaty w 390r. p.n.e. twierdzg
kapitolifiska od najazdu Galléw. Przebudzeni zotnierze rzucili si¢ do obrony
miasta i wyparli najezdZc6w. Co prawda nie zgadza si¢ to z data zalozenia §wia-
tyni (344 r. p.n.e.), ale mozna by to ttumaczy¢ tym, ze owe gesi uzyskaty swoja
szczegblna pozycj¢ dopiero dtugo po dokonaniu tego czynu. Nalezy réwniez
pamigtad, Ze jest to tylko mit, a mity maja by¢ przeciez no$nikiem tradyciji i kul-
tury a nie §wiadectwem historycznym. Grant podaje 42 zew tej Swiatyni byly
przechowywane tzw. ksiggi Iniane — zbi6r ksiag pisanych na Inie. Zawieraty
one pono¢ dawne listy corocznych urz¢dnikéw panstwowych. Przydomek Mo-
neta przezyt bogini¢ i zachowat si¢ dotychczas. Niedaleko §wiatyni znajdowata
si¢ mennica rzymska, ktéra z tego powodu byla nazywana ad Monetae. Stad
pochodzi zapewne i nasze stowo moneta.

Jednym z bardziej znanych kultéw Junony byt kult Junony Reginy - Junony
Krélowej. Datuje si¢ go na pewno juz od 509 r. p.n.e. kiedy to tréjcy Jowisz -
Junona - Minerwa zostata wybudowana §wiatynia na wzg6rzu kapitolifiskim.
Krélowa nazywa si¢ Junong zawsze w aktach Fratres Arvales atakze w napisach
odpowiadajacych Jowiszowi Najwigkszemu Najlepszemu (Iovis Optimus Ma-
ximus) i Minerwie. Przyklad takiego potaczenia znajdujemy u Cycerona.

Cic.pro Scauro 47.  Iovis Optimi Maximi, Iunonis Reginae, Minervae

40 Titi Livi ab urbe condita libri, VII 28,4:
Dictator (L. Furius) ... eadem Iunoni Monetae vovit
por.: P. Ovidi Nasonis fastorum libri, VI 183-184:
arce quoque in summa lunoni templa Monetae
ex voto memorant facta, Camille, tuo.

M, Grant, op. cit., s. 238.

2 ibidem, s. 57.



16 Katarzyna CHMIELEW SKA

Rola tej bogini jako krélowej byta ochrona paristwa i calego narodu rzym-
skiego. Rzymianie mieli jeszcze jedna Junong¢ Kr6lowa — zupetnie odrgbna od
tej na Kapitolu pod wzglgdem pochodzenia, a bardzo podobna a moze nawet
mozna by powiedzie¢ identyczna co do funkcji. Byta to Iuno Regina, patronka
etruskich Wejow, przeniesiona do Rzymu 392 r. p.n.e.43. Zbudowano jej §wia-
tynie na Awentynie a dniem po§wigcenia tej §wiatyni byt 1 wrzeSnia. Dwie
dalsze Swiatynie Junony Reginy staly w poblizu cyrku Flawiuszy44. Jedna zo-
stata poSwigcona przez Marka Emiliusza Lepidusa w 179 r. p.n.e. Swigto tej
bogini wypadato 23 grudnia. Druga zostata dedykowana przez Kwintusa Cecil-
liusza Metelusa Macedoriskiego w 146 r. p.n.e. razem ze §wiatynia Iuppitera
Statora. Byly one zbudowane z marmuru i wspaniale z wielkim przepychem
wystrojone. Swieto zatozenia tej drugiej §wiatyni przypadato na 23 wrzeS$nia.
Jak mozemy sadzi€ z ilo§ci §wiatyf po§wigconych Junonie Reginie byta ona dla
Rzymian wazna i powazna boginia. Jej funkcja jako Krélowej miala na celu
ochrong pafistwa i opieke¢ nad jej ,,poddanymi”. Takze wielcy wodzowie rzym-
scy chcac uczcid jakie§ wazne dla pafistwa zwycigstwo lub wydarzenie budowali
jej Swiatynie dzigkujac zarazem za dobrodziejstwa jakimi ich obdarzala.

Juz od najdawniejszych czas6w istnato uderzajaco duze rozpowszechnienie
kultu Junony w italskich miastach. Na podstawie zachowanych przekaz6w moz-
na udowodni¢, ze byta ona w wielu miejscach boginia grodu. W Teanum Sidi-
cinum i Aesernia istnial kult bogini o nazwie Iuno Populona, co mamy za§wiad-
czone na starych inskrypcjach45. Jak mozna wywnioskowa¢ z nazwy byla ona
opiekunka catego narodu.

Kult Iuno Quiris, Quiritis, Curis czy tez Cur(r)itis (wszystkie te formy po-
jawiaja si¢ na inskrypcjach i w tekstach literackich)*® przybyt do Rzymu z ital-
skich miast. luno Quiris, ktérej dniem zalozenia Swiatyni byl 7 pazdziernika
mogla by¢ przyjeta badz z Falerii badZ z Tibur. Na podstawie materiatu, kt6rym
dysponujemy nie mozna z cala pewnoS$cia wybra¢ zadnej z tych mozliwoSci.
Zadne ze Zrédet nie méwia tez o evocatio Iuno Quiris z tych miast do Rzymu.

Imig¢ bogini tez nie jest pewne — Wissowa*’ wyja$nia jego pochodzenie od
tacifiskich stéw quiris, curis (lanca, dzida), a nie od Quiris (Kwiryta, Rzymia-
nin). Motywuje to tym, ze w Tibur ta bogini byla przedstawiana w wojennym
stroju z pancerzem i dzida. Bylaby to wigc niespotykana do tej pory rola Junony

> Titi Livi ab urbe condita libri, V,22.
A. Pauly, G. Wissowa, Paulys Realencyclopadie ... Bd. X, s. 1119.

Podaje za K. Latte, op. cit., s. 166
Teanum Sidicinum (CIL I 1573.X 4789—4791)
Aesernia (CIL IX 2630).

6 A Pauly, G. Wissowa, Der kleine Pauly, s. 1566.
G. Wissowa, Religion und Kultus der R6mer, Miinchen 1902, s. 115.



Maski rzymskiej Junony 17

jako strazniczki grodu, ktéra dochodzi swych praw i staje w obronie swoich
wyznawc6w jako wojowniczka z bronia w reku.

A.Ernout, A. Meillet*3 podaja inne bardziej naukowo udowodnione wyttu-
maczenie tego przydomka Junony. Quiris wystepuje tylko jako pluralis: quirites
(synonim cives) i w zwrocie Iuno Quiris, tez w tym samym znaczeniu jako Ju-
nona Kwirytka, Obywatelka. Kretschmer w Glotta 10,147/7 wywodzi to od tac.
curia. Wyraz curis nie ma z quiris nic wsp6lnego. Wskazuje na to pochodzenie
tego wyrazu od zupetnie innego indoeuropejskiego rdzenia *ku-. Rdzen ten oz-
nacza ostrze, wit6cznig. To wtasnie Iuno Curritis, czczona w Tibur mogta by¢
boginiag-wojowniczka, a pochodzaca z Falerii Iuno Quiris byta obywatelka mia-
sta czy tez pafistwa. By¢ moze w p6Zniejszych czasach te dwie r6zne funkcje
bogini Junony zmieszaty si¢ ze soba i potaczyty w jedno$¢, ale w najdawniej-
szych czasach byty, z uwagi na pochodzenie przydomk6éw, odr6zniane. O Juno
Curitis pisze Martianus Capella w nastepujacy sposéb:

Mart.Cap. I1,149: Curitim debent memorare bellantes

Jesli walczacy mieli przyzywac t¢ boginig, to musiata by¢ ona w jaki$§ sposéb
opiekunka walki czy tez sztuki wojennej. Co do Falerii wiadomo natomiast, ze
Iuno Quiris byta tam gtéwna boginia — p6Zniej Falerii otrzymato nazwg¢ Colo-
nia Iunonis*.

Najbardziej dostojny kult Junony — opiekunki grodu przej¢li dla siebie Rzy-
mianie w 338 r. p.n.e. z Lanuwium. Stato si¢ to wtedy, gdy Lanuwium zostato
wiaczone do parnistwarzymskiego. Mam tu na my§li kult bogini Junony Sospity.
W Lanuwium nazywata si¢ ona Iuno Seispes Mater Regina (Junona Wybawi-
cielka Matka Kr6lowa). Nie wyjaSnione imi¢ Seispes zostato poZniej przez ety-
mologi¢ ludowa przeksztatcone do Sospes i do jgzykowo bardziej poprawnej
formy SospitaSO. Na epigrafach i monetach znajduje si¢ czgsto skrét .S.M.R.
oznaczajacy wiasnie t¢ bogini¢. Latte uwaza za bardzo prawdopodobne, ze ta
Junona byla tu najpierw boginia ptodnosci. Symbolem jej byt waz. Obrzedy ku
czci Junony Sospity wymagaty, aby ofiar¢ dla Swigtego weza sktadata wybrana
przez wtadze municypalne dziewica. Zywienie weza uchodzito za prébe czysto-
§ci i funkcjonowato jako omen dla urodzajnoS$ci kraju w przysztym roku. Latte
podaje, ze préba czystoSci byta elementem drugorzednym. W 338 r. p.n.e. kult
Junony Sospity zostal uznany za kult pafistwowy w calym Rzymie. Gtéwna

8 A. Ernous, A. Meillet, Dictionnaire etymologique de la langue latine, Paris 1967.
49 p.Ovidi Nasonis Fastorum libri, VI 49-50:

adde senem Tatium lunonicolasque Faliscos

quos ego Romanis succubuisse tuli.

0K Latte, op. cit., s. 166.



18 Katarzyna CHMIELEWSKA

czg$¢ jego obchod6w pozostala jednak na starym miejscu — w Lanuwium.
O kult troszczyt si¢ kaptan - flamen maximus - mianowany przez dyktatora La-
nuwium. Opr6cz tego kaptana istniato takze Collegium Sacerdotes Lanuvini®!.

Takze konsulowie, jak wspomina Cycero, corocznie sktadali ofiary tej bogini:
Cic.pro Mur.90: Iunonis Sospitae, qui omnes consules facere necesse est

W 194 r. p.n.e. Junona z przydomkiem Sospita otrzymata w Rzymie przy
Forum Holitorium §wiatyni¢ dzigki C. Corneliuszowi Cetegusowi. Ufundowa-
nie §wiatyni w stolicy nie wptyngto negatywnie na ciagto§¢ obrzed6w w Latium.
Dniem zalozenia tej Swiatyni byt 1 1utego52. O trwato$ci obchodzonych w La-
cjum uroczysto$ci ku czci tej bogini moze §wiadczy¢ inskrypcja pochodzaca
z czas6w Augusta lub Tyberiusza, méwiaca o tym, ze jeszcze wtedy sktadano
ofiary do §wiatyni Junony Sospity w Lanuwium®>.

Zanim Junona stala si¢ boginia parfistwa byla opiekunka wielu italskich
miast>®. Kult Junony rozprzestrzenil si¢ szczegélnie w Lacjum pod r6znymi
przydomkami, wystgpuje réwniez u Sabinéw, w Kampanii, w Samnium, Umbrii
a takze bardzo sporadycznie w Etrurii i Wenecji. Dowody na to znajdujemy
w dzietach autoréw antycznych, w starych kalendarzach i przede wszystkim
w zbiorze inskrypcji tacifiskich (Corpus Inscriptiorum Latinarum — CIL).

W Latium sa to miejscowo$ci: Albanus Mons, Aricia, Gabii, Lanuwium,
Laurentum, Norba, Praeneste, Tibur, Tusculum, Ulubrae. W Ewrurii tylko Falerii
i Veii. W kraju Sabinéw po§wiadczone jest jedynie Eretum. W Samnium mamy
dowody na po$§wigcenie Junonie Aeclanum, Aesernii i Beneventum. W Campa-
nii byly to Cales, Capua, Calenna, Cubulteria, Nuceria oraz Teanum Sidicinum.
W Umbrii znajdujemy tylko Pisaurum, a w Venetii Patavium. Analiza tych da-
nych tworzy przejrzysty obraz tego, jakie ludy najbardziej czcity Junoneg. Z 25
miast, co do ktérych wiadomo, ze byla tam czczona Junona, wigkszo$¢ znajduje
si¢ w Latium lub w innych krainach zamieszkatych przez ludy italskie. Tylko 3
miejsca kultu istniaty na obszarze nieitalskim. Sa to Patavium w Wenecji, oraz
Falerii i Weje w Ewrurii. Weneckie Patavium mozna odrzuci¢ po zapoznaniu si¢
z wyja$nieniem Marii Jaczynowskiej>>, kt6ra pisze: ,,Junona czczona wéwczas
w Patavium byla niewatpliwie wenecka boginia ptodno$ci i macierzynstwa, kt6-

ibidem, s. 168.

52 p.Ovidi Nasonis Fastorum libri, II, 55-56:
Principio mensis Phrygiae contermina Matri
Sospita delubris dicitur aucta novis.

M. Jaczynowska, op. cit., s. 133.
G. Wissowa, Religion und Kultus der Rémer, Miinchen 1912, s. 187.
M. Jaczynowska, op. cit., s. 136.



Maski rzymskiej Junony 19

ra mozna zapewne identyfikowac z wielka boginia pobliskiego Ateste - Reitia.”
Z FEtrurii pozostaja whaSciwie tylko Weje, poniewaz Falerii lezy na terenie za-
mieszkatym przez Falisk§w. Faliskowie byli plemieniem najbardziej zblizonym
kulturowo do lud6w italskich. W og6le w Etrurii kult Junony jest stabo za§wiad-
czony, mozna wigc postawi€ hipotezg, ze jest to italska pozyczka. Mozliwe jest
tez, ze luno Regina byta po prostu przettumaczona na jezyk tacinski boginia Uni
utozsamiang z Junona. W rozwazaniu postaci Junony jako patronki miast moze
dziwic fakt, czemu ludno$¢ oczekiwata ochrony i opieki od bogini a nie od boga,
ale jeSli przyjmiemy zestawienie tego z jej pierwotna funkcja wyja$nienie staje
si¢ proste i czytelne. Ptodno§¢ kobiet, a co za tym idzie rozwdéj spoteczeristwa
byl najwazniejsza troska kazdego plemienia i narodu, wigc oddanie si¢ w opieke
bogini, kt6ra taka ptodno$¢ ma zapewnic i zabezpieczy¢ jest posuni¢ciem logi-
cznym i bardzo rozwopnym.

Przedstawienie bogini Juno Sospity ukazuje ja uzbrojona w lance i tarczg,
podobna do tarczy Saliéw, tzw. ancile, odwzorowywang w sztuce w ksztalcie
6semki. Junona ubrana byla w buty z duzym, wygi¢tym w tuk czubkiem i w sko-
r¢ kozy.

Cic.nat.deor.1,82: ... illam vestram Sospitam, quam tu nunquam ... vides nisi
cum pelle caprina, cum hasta, cum sculto, cum calceolis re-
pandis

W takim przedstawieniu bogini mozna doszukiwac si¢, z uwagi na jej ubiér
wzoréw etruskich. Wystgpuje ona tutaj, tak samo jak Iuno Quiris takze w roli
bogini-wojowniczki.

Tradycja utozsamia Iuno z Hera i to fakt niepodwazalny. Malo natomiast
zwracano uwage na posta¢ Junony z koZzla skora, kt6ra byla patronka miast.
Moze to nam nasuna¢ analogi¢ z Atena, patronka Aten, ktérej stréj wygladat
podobnie. Wedtug Herodota>® Hellenowie od Libijek wzigli peplos i pancerz ze
skoOry koZlej na posagach Ateny. Z Libii tez pochodzi tarcza z koZlej sk6ry —
egida oraz okrzyki przy sktadaniu ofiar. Herodot wnioskuje stad, ze Atena byta
libijska boginia Neith. Poszerza to Platon w dialogu Timaj0s57 wplatajac poglad
Herodota w opowie$€ o Solonie i Atlantydzie. Tej samej analogii doszukuje si¢
Robert Ranke-Graves>8 faczac libijska Neith z Tanit, a ta z Atena.

Tarcza w ksztalcie 6semki wyst¢pujaca u Junony i Ateny pojawia si¢ na
malowidtach greckich starszych niz epoka kolonizacji — podkre§la to archaizm
przedstawienia bogini. Najstarsza znana nam posta¢ Junony nie mieSci si¢

L) Herodot, Dzieje, IV, 189.
57 Platon, Timaios, 11, 22.
B R Ranke-Graves, Mity greckie, Warszawa 1967, s. 32.



20 Katarzyna CHMIELEWSKA

w pierwszym poS§wiadczonym panteonie bogéw rzymskich, co mozna spraw-
dzi¢ u G. Dumezila®® w ksiazce o triadzie Jupiter — Mars — Kwirynus.

Tak przedstawiona bogini jest zapewne najstarsza postacia Junony. Pozby-
wajac si¢ obcych naleciato$ci otrzymaliSmy bogini¢ bedaca jednocze$nie bo-
stwem opiekuniczym miasta i boginia ptodnoS$ci. Zadziwiajace jest, ze tak ujeta
bogini, a szczegblnie jej wizerunek jako kobiety-wojowniczki ubranej w pan-
cerz skérzany, wysokie buty i trzymajacej w r¢ce brofi wykazuje duze podobien-
stwo do postaci bohaterek kobiecych w masowej literaturze fantazy. (Zaintere-
sowanych odsytam do ilustracji Borisa Vallejo.) Posta¢ Junony — ,.chutliwe
babsko z or¢zem w dloni” idealnie trafia w zapotrzebowanie wsp6iczesnych
feministek, ktére twierdza, ze kobieta niczym nie r6zni si¢ od mgzczyzny, a juz
na pewno nie waleczno$cia, odwaga, agresja etc. Gdyby par¢ wiekéw péZniej
Jowisz nie wzial jej za Zong, nie kazat opiekowac si¢ domem i wychowywacé
dzieci, do czego — jak wiadomo — kobieta nie ma zadnych szczeg6lny ch pre-
dyspozyciji, to do dzi§ panowalby nam szczg¢§liwie matriarchat.

Katarzyna Chmielewska

Masks of the Roman Juno

Summary

The article is an attempt at reconstruction the early figure of the Roman goddess Juno from time before
the Orientalization, Hellenization and Etrurianization of the Roman religion. Juno is shown as, first of all, the
guardian of women and the divine protector of the Roman state and nation. Because of those two major
functions, her cognomes and corresponding roles are given here. Places of her cult in Italy and outside Italy
are listed. Eventually, getting rid of foreign additions, the goddess is shown as a protective divinity of the city
and the goddess of fertility.

G Dumézil, La religion romaine archaique, Paris 1966.

| <
z
xr



